
ARTIKEL JURNAL 

ADOK DALAM MASYARAKAT LAMPUNG PEPADUN BERDASARKAN 

PERSPEKTIF TEORI STRUKTURAL FUNGSIONAL 

 

 

 

 

 

Disusun Oleh: 

MAYA SARI 2201071018 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PROGAM STUDI TADRIS ILMU PENGETAHUAN SOSIAL 

FAKULTAS TARBIYAH DAN ILMU KEGURUAN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI JURAI SIWO LAMPUNG 

1447 H/ 2025 



 

ii 

 

ADOK DALAM MASYARAKAT LAMPUNG PEPADUN BERDASARKAN 

PERSPEKTIF TEORI STRUKTURAL FUNGSIONAL 

 

 

 

Diajukan untuk Memenuhi Tugas dan Sebagian Syarat Memperoleh Gelar Sarjana 

Pendidikan (S.Pd) Pada Progam Studi Tadris IPS Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Universitas Islam Negeri Jurai Siwo lampung 

 

 

 

 

 

Oleh 

Maya Sari 

NPM 2201071018 

 

 

 

 

Pembimbing: Karsiwan, M.Pd 

NIP: 198909162019031008 

 

 

 

 

 

 

Progam Studi Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial 

Fakultas Tarbiyah Dan Ilmu Keguruan 

 

 

 

 

 

 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI JURAI SIWO LAMPUNG 

TAHUN 1447 H/ 2025 M 



 

3 

 

 



 

4 

 

 

  



 

5 

 

 

 

 

 



 

6 

 

 



 

vii 

 

MOTTO 

 

 

“Perang telah usai, aku bisa pulang, kubaringkan panah dan berteriak MENANG” 

( Diakhir Perang – Nadin Amizah ) 

“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya” 

( Q.S AL-Baqarah;286 ) 

“Segala sesuatu yang telah diawali, maka harus diakhiri” 

( Maya Sari ) 



 

viii 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

 

 

Puji Syukur kehadirat Allah SWT yang telah memberikan Taufiq, hidayah, dan inayahnya. 

Sholawat serta salam tercurah kepada baginda Nabi Muhammad SAW. Sehingga penulis dapat 

menyelesaikan Publikasi Artikel ini dengan baik dan sebagai salah satu wujud ungkapan 

syukur ini saya persembahkan kepada orang-orang yang menyayangi saya dan merupakan 

orang-orang berarti dalam hidup saya yaitu: 

 

1. Kepada kedua Orang tua tercinta sekaligus pintu syurgaku yaitu Bapak Irham dan 

Ibu Soleha. Terimakasih atas pengorbanan dan tulus kasih yang diberikan kepada 

Maya, tak kenal lelah mendo’akan serta memberikan perhatian dan dukungan 

hingga Maya mampu untuk menyelesaikan perkuliahan hingga meraih gelar 

sarjana. Terimakasih selalu berjuang untuk kehidupan Maya, semoga Bapak dan 

Ibu panjang umur dan sehat selalu. 

2. Yang tersayang kakak saya Ria Asmara dan adik saya Irawan Saputra, 

terimakasih telah membantu, memberi dukungan, doa, dan kasih sayang yang 

telah diberikan kepada peneliti, sehingga dapat menyelesaikan tugas akhir ini. 

Terimakasih sudah menjadi kakak dan adik yang sangat luar biasa untuk saya 

sehingga menjadi semangat saya untuk segera menyelesaikan Pendidikan saya. 

3. Serta almameterku, yakni Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung. 

 

4. Terakhir untuk Maya Sari, last but no last, ya! Diri Saya sendiri. Apresiasi 

sebesar-besarnya karena sudah bertanggung jawab menyelesaikan apa yang telah 

dimulai. Terima kasih sudah berjuang menjadi lebih baik, serta senantiasa 

menikmati setiap prosesnya, yang bias di katakana tidak mudah. Terimakasih 

sudah bertahan. 



 

ix 

 

KATA PENGANTAR 

 

 

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarrakatuh 

 

Puji Syukur kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan Rahmat, hidayah, dan 

inayahnya sehingga peneliti diberikan kesempatan dan kekuatan untuk dapat menyelesaikan 

Jurnal Artikel yang berjudul “ADOK DALAM MASYARAKAT LAMPUNG PEPADUN 

BERDASARKAN PERSPEKTIF TEORI STRUKTURAL FUNGSIONAL” dengan baik. 

Publikasi Artikel ini sebagai salah satu persyaratan untuk menyelesaikan Pendidikan program 

strata satu (S1) Pendidikan/ Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas Tarbiyah dan Ilmu 

Keguruan Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung. Proses penyelesaian “Jurnal Artikel” 

ini, peneliti telah menerima banyak bantuan dan bimbingan dari berbagai pihak. Maka dari itu, 

peneliti mengucapkan banyak terima kasih kepada : 

1. Prof. Dr. Hj. Ida Umami, M.Pd.Kons selaku Rektor Universitas Islam Negeri 

Jurai Siwo Lampung 

2. Dr. Siti Annisah, M.Pd selaku Dekan Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung. 

3.  Anita Liadiana, M.Pd selaku Ketua Program Studi Tadris Ilmu Pengetahuan 

Sosial. 

4. Karsiwan, M.Pd selaku pembimbing utama yang telah memberikan bimbingan, 

masukan, arahan, serta motivasi selama proses penyelesaian jurnal artikel ini. 

5. Bapak Ibu Dosen Program Studi Tadris IPS yang telah membekali ilmu 

pengetahuan kepada peneliti selama melakukan studi di Universitas Islam 

Negeri Jurai Siwo Lampung. 

6. Keluarga Besar Tadris IPS, khususnya teman-teman seperjuangan Tadris Ilmu 

Pengetahuan Sosial Angkatan Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung. 

7. Semua pihak yang tidak dapat disebutkan satu persatu dalam membantu 

penyusunan proposal 

Semoga seluruh kebaikan bantuan dukungan serta saran diberikan kepada penulis 

mendapat balasan dari Allah SWT. Penulis mengetahui sepenuhnya, bahwa proposal ini 

terdapat banyak kekurangan, mengingat keterbatasan kemampuan dan pengetahuan penulis. 

Kritik dan saran demi perbaikan proposal ini sangat diharapkan bagi penulis. Semoga 

penelitian yang dilakukan dapat bermanfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan sosial. 

Wassalamu’alaikum Warrahmatullahi Wabarrakatu h 

Metro, 06 Desember 2025 

Penulis 

 

Maya sari 

NPM. 2201071018 



 

x 

 

DAFTAR ISI 

 

 

HALAMAN SAMPUL ...................................................................................................... i 

HALAMAN JUDUL ......................................................................................................... ii 

NOTA DINAS.................................................................................................................... iii 

HALAMAN PERSETUJUAN ......................................................................................... iv 

HALAMAN ORISIONALITAS PENELITIAN ............................................................ v 

MOTTO ............................................................................................................................. vi 

HALAMAN PERSEMBAHAN ....................................................................................... vii 

HALAMAN KATA PENGANTAR ................................................................................ viii 

DAFTAR ISI ..................................................................................................................... ix 

PENDAHULUAN ............................................................................................................. 1 

METODE ........................................................................................................................... 4 

HASIL DAN PEMBAHASAN ......................................................................................... 6  

KESIMPULAN ................................................................................................................. 13 

SARAN ............................................................................................................................... 13 

UCAPAN TERIMAKASIH ............................................................................................. 14  

REFERENSI ...................................................................................................................... 14  

LAMPIRAN....................................................................................................................... 17 

 



 

1 

 

 

Program Studi Antropologi, 

Universitas Tanjungpura 

Volume 6 No. 2, November 2025 

 e-ISSN 2774 -4612 

 

Adok dalam Masyarakat Pepadun Berdasarkan Perspektif Teori 

Struktural Fungsional 

Adok in the Pepadun Society Based on the Perspective of 

Structural Functional Theory 

Maya Sari1, Karsiwan2, 
1Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan/Tadris IPS, Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, 

Lampung, Indonesia, mayasari110.m@gmail.com 
2Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan/Tadris IPS, Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, 

Lampung,Ide, karsiwan@metrouniv.ac.id 

 

 

Abstract 

This study examines the key issue of the role and function of adok as an honorary title in the Lampung Pepadun 

community, which is closely linked to piil pesenggiri cultural values, customary norms, and the community’s 

social structure. The aim of this research is to analyze how adok functions in maintaining social order, 

strengthening cultural identity, and preserving customary continuity through the lens of structural functionalism 

theory developed by Talcott Parsons. This study employs a qualitative descriptive method with an ethnographic 

approach. Data were collected through in-depth interviews with customary leaders and community members, 

participatory observation during the Begawi Cakak Pepadun ceremony, and documentation of traditional 

archives and activity photos. The findings reveal that adok has a structural function as a regulator of social 

stratification, a reinforcer of cultural identity, and a medium for social integration. Within Parsons’ AGIL 

framework, adok contributes to social adaptation, goal attainment, integration, and the maintenance of cultural 

patterns. The implications of this study emphasize that adok is not merely a symbolic title but an essential 

instrument in sustaining social stability and preserving local culture in the face of modernization. 

Keywords: Adok; Cultural Identity; Lampung Pepadun; Piil Pesenggiri; Structural Functionalism 

Theory 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji isu pokok mengenai peran dan fungsi adok sebagai gelar kehormatan dalam masyarakat 

Lampung Pepadun yang berhubungan erat dengan nilai budaya piil pesenggiri, norma adat, serta struktur sosial 

masyarakat. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis bagaimana adok berfungsi dalam menjaga keteraturan 

sosial, memperkuat identitas budaya, serta mempertahankan keberlanjutan adat melalui perspektif teori 

struktural fungsional Talcott Parsons. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan desain deskriptif dan 

pendekatan etnografi. Teknik pengumpulan data meliputi wawancara mendalam dengan tokoh adat dan 

masyarakat, observasi partisipatif terhadap prosesi begawi cakak pepadun, serta dokumentasi berupa arsip dan 

foto kegiatan adat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adok memiliki fungsi struktural sebagai pengatur 

stratifikasi 

mailto:mayasari110.m@gmail.com
mailto:karsiwan@metrouniv.ac.id


 

2 

 

sosial, penguat identitas kultural, serta sarana integrasi sosial. Melalui kerangka AGIL Parsons, adok berperan 

dalam adaptasi terhadap perubahan sosial, pencapaian tujuan kolektif, integrasi masyarakat, serta pemeliharaan 

pola nilai budaya. Implikasi dari penelitian ini menegaskan bahwa adok bukan sekadar gelar simbolis, melainkan 

instrumen penting dalam menjaga stabilitas sosial dan kelestarian budaya masyarakat Lampung Pepadun di 

tengah arus modernisasi. 

Kata kunci: Adok; Identitas Budaya; Lampung Pepadun; Piil Pesenggiri; Teori Struktural Fungsional 

 

Info Artikel 

Submit : 01-09-2025 

Revisi : 17-10-2025 

Diterima : 25-11-2025 

 

Penulisan Sitasi: 

Sari, M., dan K, Karsiwan (2025). Adok Dalam Masyarakat Lampung Pepadun Berdasarkan Perspektif Teori 

Struktural Fungsional. Balale’: Jurnal Antropologi, 6(2),142-157. 

 

1. Pendahuluan 

Indonesia merupakan negara yang kaya akan budaya dan tradisi yang tumbuh dari keragaman etnis 

yang tersebar di seluruh wilayah nusantara (Koentjaraningrat, 2020). Salah satu etnis yang memiliki 

warisan budaya yang kuat adalah etnis Lampung, yang mendiami wilayah selatan Pulau Sumatra, 

khususnya Provinsi Lampung. Secara garis besar, masyarakat Lampung terbagi menjadi dua kelompok 

adat utama, yakni Lampung Saibatin dan Lampung Pepadun (Hadikusuma, 1977). Kedua kelompok 

ini memiliki perbedaan dalam struktur sosial dan sistem nilai. Lampung Pepadun, yang banyak 

mendiami wilayah pedalaman seperti Way Kanan, Tulang Bawang, dan Lampung Tengah, dikenal 

dengan sistem adat yang lebih terbuka dan demokratis. Sistem sosial Lampung Pepadun 

mengedepankan musyawarah dalam pengambilan keputusan melalui forum adat yang disebut pepung. 

Salah satu ciri paling menonjol dalam masyarakat Lampung Pepadun adalah adanya sistem pemberian 

gelar adat sebagai penanda status sosial dalam struktur masyarakat (Suri, 2023). Sedangkan sistem 

sosial masyarakat Saibatin menganut sistem patrilineal dengan garis keturunan yang jelas. Kedudukan 

adat ditentukan secara turun-temurun. Anak laki-laki sulung biasanya menjadi pewaris utama 

(penyimbang adat), hierarki sosial lebih tertutup dibanding Pepadun, karena masyarakat umum sulit 

naik status bila bukan keturunan bangsawan (Karsiwan & Sari, 2024). Saibatin mewakili karakteristik 

Lampung pesisir dengan budaya aristokrat, eksklusif, dan berorientasi pada keturunan. Meski tampak 

tertutup, masyarakat Saibatin tetap menjaga nilai solidaritas sosial, gotong royong, serta hubungan 

kekerabatan yang erat. 

Dalam konteks modern, masyarakat Saibatin berupaya menjaga identitas adat melalui festival budaya, 

pelestarian rumah adat, dan regenerasi nilai adat di kalangan pemuda. Kebudayaan suatu masyarakat 

tidak hanya tercermin dalam kesenian, bahasa, atau pakaian adat, tetapi juga dalam sistem nilai dan 

simbol sosial yang mengatur cara hidup dan perilaku sosial warganya (Mayu dkk., 2020; Piter, 2023; 

Ratnaningsih, 2019). Dalam masyarakat Lampung Pepadun, dua unsur penting yang mencerminkan 

struktur budaya dan sosial mereka adalah nilai Piil Pesenggiri dan sistem pemberian gelar adat 

keduanya saling berkaitan erat dan 



 

3 

 

membentuk fondasi dalam tata kehidupan bermasyarakat yang berlandaskan kehormatan, tanggung 

jawab, dan keteraturan sosial (Syarif, 2017). 

Dalam perspektif ini, Piil Pesenggiri berfungsi sebagai nilai moral yang menjaga perilaku sosial 

masyarakat, sementara adok berfungsi sebagai sarana distribusi peran dan status dalam struktur sosial. 

Keduanya saling melengkapi Piil Pesenggiri menjadi landasan etika dan spiritual dalam masyarakat, 

sedangkan adok menjadi institusi adat yang mengatur tatanan sosial secara nyata (Syarif, 2017). Dalam 

masyarakat Lampung Pepadun, Piil Pesenggiri menjadi dasar utama dalam menilai kelayakan 

seseorang untuk menerima gelar adat atau adok (Kesuma & Cicilia, 2017). Piil Pesenggiri adalah 

falsafah hidup masyarakat Lampung yang menekankan pentingnya menjaga dan mempertahankan 

harga diri (Ayuhda & Karsiwan, 2020). Nilai ini mengajarkan bahwa masyarakat Lampung memiliki 

semangat pantang menyerah serta tidak mudah mengalah dalam bersikap, bertindak, maupun 

berperilaku. 

Adok dalam masyarakat Lampung Pepadun adalah gelar adat yang diberikan kepada seseorang yang 

telah memenuhi syarat adat, baik dari segi keturunan, etika, maupun pengabdian kepada masyarakat 

(Pratama, 2020). Gelar ini memiliki makna simbolis dan fungsional yang penting, karena menandai 

peralihan status sosial seseorang dalam struktur masyarakat. Pemberian adok tidak dilakukan secara 

sembarangan, melainkan melalui prosesi adat yang ketat dan disepakati oleh para tokoh adat. Gelar ini 

juga mengandung beban tanggung jawab sosial, karena penerimanya diharapkan mampu menjalankan 

peran dalam menjaga adat, menyelesaikan konflik, dan menjadi teladan dalam menjunjung tinggi Piil 

Pesenggiri (Sabarudin, 2010). 

Adok dalam masyarakat Lampung Pepadun bukan sekadar gelar kehormatan, melainkan juga 

merupakan bagian dari struktur adat yang memiliki fungsi sosial, politik, dan kultural. Gelar adok 

diberikan kepada individu yang telah memenuhi syarat adat tertentu, baik dari sisi garis keturunan 

maupun kontribusi sosialnya dalam masyarakat. Penerima adok akan memperoleh peran strategis 

dalam kegiatan adat, termasuk dalam pengambilan keputusan, penyelesaian masalah sosial, dan 

pelestarian nilai budaya lampung (Hadikusuma, 2003) Dalam perspektif ini, adok dipahami sebagai 

salah satu unsur dalam struktur sosial masyarakat Lampung Pepadun yang memiliki fungsi 

mempertahankan keteraturan sosial, menetapkan peran sosial, serta memperkuat integrasi dan kohesi 

sosial antar warga komunitas. Dalam berbagai hal adok memiliki fungsi strategis dalam sosial-

kemasyarakatan, misalnya sebagai strategi resolusi konflik (Kesuma and Cicilia, 2017). 

Parsons (1951) menjelaskan bahwa setiap elemen dalam masyarakat, termasuk nilai dan simbol seperti 

Piil Pesenggiri dan Adok, berperan dalam menjaga keseimbangan sosial dan memperkuat integrasi 

masyarakat. Teori ini memandang masyarakat sebagai sistem yang terdiri atas berbagai struktur sosial 

yang memiliki fungsi tertentu demi menciptakan stabilitas dan keteraturan. Selain itu, teori ini 

menjelaskan bahwa masyarakat adalah sistem sosial yang terdiri dari elemen-elemen yang saling 

berhubungan dan bekerja sama untuk menciptakan keseimbangan serta keteraturan. Parsons (1951) 

memberikan penjelasan bahwa setiap struktur dalam masyarakat termasuk sistem pemberian gelar adat 

memiliki fungsi untuk menjaga stabilitas sosial. Dalam konteks ini, adok berfungsi sebagai alat 

distribusi status sosial 



 

4 

 

dan sebagai pengikat struktur sosial yang mendorong solidaritas dan kohesi masyarakat. Kajian 

terhadap gelar adok dari pendekatan ini memungkinkan pemahaman yang lebih luas tentang 

bagaimana simbol budaya lokal dapat menjadi bagian integral dari sistem sosial yang lebih besar, 

sekaligus mempertahankan tatanan adat yang telah diwariskan secara turun- temurun. 

Beberapa penelitian terdahulu sudah banyak dilakukan sebelumnya diantaranya, yaitu penelitian 

terkait adok pada masyarakat Lampung Pepadun umumnya berfokus pada makna simbolik, prosesi 

begawi, dan pengaruh gelar terhadap status sosial (Kholifatun, 2016). Penelitian juga dilakukan oleh 

Maya Sari yang berjudul “Adok dalam Status Sosial Masyarakat Lampung Pepadun Di Desa Sukaraja 

Nuban.” Penelitian ini menjelaskan cara mendapatkan adok dalam begawi adat Lampung Pepadun di 

Desa Sukaraja Nuban. Penelitian berjudul “Hukum Adat: Pemberian Gelar Adok dalam Pernikahan 

Adat Saibatin Desa Bulok Kalianda” dilakukan Adila Hana dkk tahun 2024 dan menunjukkan 

pemberian gelar adok dalam pernikahan tradisional Lampung Saibatin dilakukan oleh masyarakat 

sebagai bentuk penghormatan terhadap budaya leluhur melalui upacara pemberian gelar tradisional 

(Putri dkk, 2024). Selanjutnya penelitian berjudul ”Implementasi Gelar Adat dalam Perkawinan 

Masyarakat Lampung Perspektif Sosiologi dan Antropologi oleh Husaini tahun 2024” telah 

menunjukkan bahwa proses pemberian gelar adat dilakukan melalui beberapa tahapan yang masing-

masing memiliki gelar tersendiri serta mengandung makna sakral (Husin, 2022). Pemberian gelar adat 

bagi masyarakat Lampung dimaknai sebagai bentuk pengakuan terhadap posisi seseorang dalam 

struktur adat. 

Penelitian-penelitian terdahulu mengenai adok pada masyarakat Lampung Pepadun umumnya 

berfokus pada deskripsi tradisi, sejarah gelar, serta tata cara prosesi begawi. Peneliti memberikan titik 

beda dengan penelitian di atas dan bertujuan pada tiga pertanyaan utama, bagaimana peran dan fungsi 

adok dalam struktur sosial masyarakat Lampung Pepadun, bagaimana proses pemberian gelar adok 

melalui prosesi Begawi Cakak Pepadun beserta makna yang terkandung di dalamnya, serta bagaimana 

adok berfungsi dalam menjaga keteraturan sosial, identitas budaya, dan stabilitas masyarakat 

berdasarkan perspektif teori struktural fungsional Talcott Parsons. 

 

2. Metode 

Metode yang peneliti gunakan adalah metode penelitian kualitatif deskriptif. Metode penelitian 

kualitatif didefinisikan sebagai metode penelitian ilmu-ilmu sosial yang mengumpulkan dan 

menganalisis data berupa kata-kata (Sugiyono, 2020). Penelitian ini menggunakan pendekatan 

etnografi. Pendekatan etnografi merupakan upaya untuk menggambarkan dan memahami kebudayaan 

beserta berbagai aspeknya secara menyeluruh. Etnografi termasuk ke dalam metode penelitian 

kualitatif yang bertujuan mengungkap makna dari suatu kebudayaan dengan cara menafsirkan simbol, 

benda-benda budaya, cerita rakyat, ritual, serta praktik kehidupan sehari-hari yang ada dalam suatu 

komunitas budaya tertentu (Windiani & Farida, 2016). Penggunaan bahasa yang sopan dan mengikuti 

tata duduk adat ketika berada di rumah tokoh adat. Strategi ini membuat peneliti diterima sebagai “tamu 

yang dianggap keluarga,” sehingga wawancara berlangsung lebih natural, informan lebih 



 

5 

 

terbuka, dan peneliti mendapatkan akses ke ruang-ruang adat yang biasanya tidak diberikan kepada 

orang luar. Pendekatan ini memastikan kedalaman etnografi dan validitas temuan yang diperoleh di 

lapangan. 

Lokasi penelitian dilakukan di Desa Sukaraja Nuban, Kecamatan Batanghari Nuban, Kabupaten 

Lampung Timur. Selama penelitian (1 Juni - 24 Agustus 2025), Wawancara dilakukan secara 

mendalam kepada tiga informan utama, yaitu Guntur (Suttan Bandar), Irham (Suttan Pesiwo Rattau), 

dan Irawan Saputra (Pengiran Penutup). Setiap wawancara dilakukan 1–2 kali per informan dengan 

durasi 45–90 menit, bertempat di rumah adat atau kediaman informan agar memungkinkan 

percakapan natural. Dokumentasi diperoleh melalui arsip adat, foto prosesi, serta catatan lapangan 

yang dibuat segera setelah kegiatan berlangsung. 

Data dari wawancara ditranskrip, dikelompokkan berdasarkan tema seperti fungsi adok, proses 

begawi, dan nilai piil pesenggiri. Lalu, diverifikasi melalui triangulasi antar-informan dan pengamatan 

lapangan. Pendekatan ini memastikan bahwa temuan penelitian berasal dari praktik adat yang benar-

benar terjadi di masyarakat, bukan dari teori. Teknik wawancara dilakukan secara langsung dengan 

informan mengajukan pertanyaan-pertanyaan. Teknik dokumentasi juga digunakan untuk melengkapi 

dan memperkuat data yang di peroleh dari hasil wawancara dan observasi seperti mengumpulkan foto 

prosesi serta arsip adat (Moleong, 2017). 

Teknik analisis data menggunakan model interaktif Miles dan Huberman (2014), yang memiliki 

empat tahap analisis data yaitu: 

1. Pengumpulan data 

Tahap awal peneliti mengumpulkan data dari lapangan atau sumber lain dan dikumpulkan melalui 

observasi, wawancara dan dokumentasi. Data yang dikumpulkan menggunakan tiga teknik utama. 

Wawancara mendalam dengan tokoh adat, pemuda-pemudi, dan masyarakat. Observasi partisipatif 

pada prosesi adat (Begawi Cakak Pepadun). Dokumentasi berupa arsip adat, foto, dan video kegiatan. 

Tujuannya agar peneliti mendapatkan informasi yang lengkap dan relevan dan sesuai dengan fokus 

penelitian 

2. Reduksi data (pengelompokkan data) 

Pengelompokan data dalam penelitian ini dilakukan untuk menyusun informasi lapangan secara 

sistematis agar mudah dianalisis. Data yang diperoleh melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi 

dikelompokkan berdasarkan beberapa aspek penting. Pertama, pengelompokan dilakukan berdasarkan 

tema pokok penelitian, seperti makna dan fungsi sosial adok, proses pemberian gelar adat, nilai-nilai 

budaya yang terkandung, serta peran adok dalam struktur sosial masyarakat. Kedua, data juga 

dikelompokkan berdasarkan sumber perolehan, yaitu hasil wawancara, hasil observasi prosesi adat, 

dan dokumentasi berupa arsip, foto, atau video kegiatan. Ketiga, dilakukan pengelompokan 

berdasarkan informan, seperti tokoh adat, masyarakat umum, dan pemuda-pemudi, untuk menangkap 

perbedaan sudut pandang. Keempat, data dikelompokkan berdasarkan makna atau temuan utama yang 

muncul dari lapangan, misalnya adok sebagai simbol status sosial, sarana pengikat solidaritas, dan 

pelestarian budaya. Pengelompokan ini membantu peneliti memahami pola, hubungan, 



 

6 

 

dan perbedaan makna yang ada dalam masyarakat, sehingga analisis dapat dilakukan secara lebih 

terarah dan mendalam. 

 

3. Penyajian data 

Penyajian data dalam penelitian kualitatif bertujuan untuk menampilkan hasil temuan lapangan secara 

jelas, sistematis, dan mudah dipahami sehingga memudahkan peneliti dalam menarik kesimpulan. 

Dalam penelitian ini, data disajikan melalui beberapa cara. Pertama, penyajian dilakukan dalam 

bentuk uraian naratif atau deskriptif, yaitu penjelasan mendetail mengenai hasil wawancara, observasi, 

dan dokumentasi sesuai dengan tema penelitian. Narasi ini menggambarkan situasi nyata di lapangan, 

proses prosesi adat, makna adok, dan pandangan masyarakat terhadap tradisi tersebut. Kedua, data 

diperkuat dengan kutipan langsung dari informan, baik tokoh adat, masyarakat umum, maupun 

pemuda, untuk menjaga keaslian informasi dan memperkuat validitas temuan. Ketiga, menunjukkan 

tingkatan gelar adat, struktur sosial, dan alur prosesi pemberian gelar adok. Penyajian dalam bentuk 

visual ini mempermudah pembaca memahami pola dan hubungan antar unsur yang diteliti. Keempat, 

data yang disajikan dihubungkan dengan teori atau kerangka penelitian, khususnya teori struktural 

fungsional, agar temuan lapangan memiliki landasan analitis yang kuat. Dengan cara ini, penyajian 

data tidak hanya menggambarkan fakta, tetapi juga menunjukkan makna dan keterkaitannya dengan 

konsep ilmiah. 

4. Analisis atau verifikasi 

Pada tahap ini peneliti menghubungkan data dengan teori, konsep atau kerangka penelitian. 

Selanjutnya menganalisis dan menginterpretasikan data relevan dengan masalah penelitian untuk 

memberikan verifikasi teoretis terhadap hasil temuan peneliti. 

 

3. Hasil dan Pembahasan 1) Masyarakat Adat Lampung Pepadun 

Desa Sukaraja Nuban, Kecamatan Batanghari Nuban, Kabupaten Lampung Timur, Provinsi Lampung, 

berdiri sejak tahun 1999 dengan luas wilayah 75,56 km² dan penduduk 389 jiwa. Desa Sukaraja 

Nuban dikenal sebagai wilayah bercocok tanam dengan mayoritas penduduknya bermata pencaharian 

sebagai petani, baik di lahan sawah maupun ladang. Hasil produksi utama yaitu dari sektor pertanian 

meliputi padi, singkong, serta berbagai jenis tanaman palawija. Kabupaten desa ini memiliki semboyan 

“Bume Tuwah Bepadan” yang mencerminkan semangat kebersamaan dan kemakmuran. Berdasarkan 

data kependudukan, jumlah penduduk Desa Sukaraja Nuban di Kecamatan Batanghari Nuban terdiri 

atas 202 jiwa laki-laki dan 187 jiwa perempuan. Sebagian besar penduduk bekerja di sektor pertanian 

dengan total 389 orang, sektor wirausaha sebanyak 89 orang, buruh 143 orang, Pegawai Negeri Sipil 

64 orang, dan sisanya bekerja pada bidang lainnya. 

Batasan wilayah Desa Sukaraja Nuban, Kecamatan Batanghari Nuban, Kabupaten Lampung Timur 

sebagai berikut: 

1. Di bagian Utara, desa ini berbatasan langsung dengan Desa Raman Aji, Kecamatan Raman 

Utara. 

2. Di sisi Timur, berbatasan dengan Desa Bumi Jawa, Kecamatan Batanghari Nuban. 



 

7 

 

3. Di bagian Selatan, wilayahnya berbatasan dengan Desa Gedung Dalem, Kecamatan 

Batanghari Nuban. 

4. Sementara di Barat, berbatasan dengan Desa Cempaka Nuban, Kecamatan Batanghari Nuban. 

Masyarakat berbagai suku, yaitu Lampung, Jawa, dan Sunda mendiami desa ini. 

Suku Lampung merupakan kelompok mayoritas yang berdomisili di Desa Sukaraja Nuban. 

Berdasarkan dari hasil wawancara dengan Bapak Guntur (Suttan Bandar) sebagai penyimbang (tokoh 

adat) di Sukaraja Nuban, masyarakat yang melakukan Begawi Cakak Pepadun sebagai syarat 

pengambilan gelar adat masyarakat Sukaraja Nuban. Dalam adat Lampung, buay adalah kelompok 

kekerabatan besar atau rumpun keluarga yang dihimpun dari beberapa marga. Selain buay runjung 

atau buay nuban ada beberapa buay, yaitu (Hadikusuma, 2014): 

1. Buay Nyunyai, dengan wilayah adat yang mencakup wilayah seperti Blambangan, Bumi Agung, 

Surakarta, Labuhan Dalem, Banjar Abung. 

2. Buay unyi dengan wilayah adat yang mencakup wilayah seperti Gunung sugih, Buyut Ilir, 

Buyut Udik, Rantau Jaya. 

3. Buay Subing dengan wilayah adat yang mencakup wilayah seperti Mataram, Raja Baso, 

Rabuhan Ratu, Terbanggi. 

4. Buay Nuban, dengan wilayah adat yang mencakup wilayah seperti Bumi Jawo, Gedung Dalem, 

Sukaraja Nuban, Bumi Ratu, Bumi Tinggi. 

5. Buay Beliyuk dengan wilayah adat yang mencakup wilayah Seperti Negeri Tua, Gedung Ratu, 

Tanjung Ratu. 

6. Buay Nyerupo, dengan wilayah adat yang mencakup wilayah Seperti Kampung 

Komering Putih, Fajar Bulan, dan 

7. Buay Anek Tuho dengan wilayah adat yang mencakup wilayah seperti Padang Ratu, Kuripan, 

Haduyang. 

 

2) Adok Masyarakat Adat Lampung Pepadun 

Gelar Adok digunakan untuk menunjukkan status sosial seseorang dalam masyarakat Lampung 

Pepadun. Gelar ini bukan sekadar simbol kehormatan, melainkan pengakuan resmi terhadap peran, 

tanggung jawab, dan kontribusi seseorang terhadap komunitasnya (Karsiwan, 2022). Proses pemberian 

adok dilakukan melalui upacara adat yang disebut cangget agung atau begawi adat (Rahmawati, 2022). 

Berdasarkan wawancara dengan Bapak Irham (Suttan Pesiwo Rattau) adapun prosesi Begawi yang 

harus dilaksanakan dengan tata cara yang diatur secara ketat sesuai hukum adat Lampung Pepadun 

yaitu sebagai berikut: 

1) Ngakuk Manjau 

Ngakuk manjau yaitu kegiatan keluarga laki-laki berkunjung ke keluarga wanita. Hal ini 

dilakukan sebagai upaya penjajagan sekaligus perkenalan antar keluarga dalam masyarakat 

Lampung. 

2) Ngedio 

Ngedio yaitu tanda begawi akan segera di mulai dilaksanakan perkumpulan dan pengumuman 

kepada muli meghanai (Nurdin & Ng, 2013). Ngedio merupakan acara surat menyurat muli 

meghanai pada saat prosesi ngedio para muli meghanai akan saling 



 

8 

 

memperkenalkan dirinya masing-masing sebagaimana keterangan dari Irawan Saputra salah satu 

meghanai yang mengikuti acara ngedio. 

3) Cangget Turun Mandei 

Cangget turun mandei yaitu kegiatan melakukan tarian adat pada malam hari yang biasanya 

ditampilkan oleh muli meghanai (penari) biasanya terdiri dari muda-mudi dan menggunakan 

busana adat Lampung seperti tapis, siger, kebaya, dan perhiasan adat dan di iringi dengan 

musik tradisional Lampung (gamolan, cetik, gong, dan gendang). 

4) Seghak Basah Sesat Turun Mandei 

Seghak Basah Sesat Turun Mandei, yaitu rangkaian acara adat di balai desa atau sesat ketika 

seseorang keluarga adat turun ke arena adat untuk dinaikkan statusnya dalam struktur adat dan 

diberikan gelar. 

5) Mepadun 

Mepadun, yaitu proses pengangkatan atau pengukuhan kedudukan adat dan pelaksanaan 

kegiatan yang dilakukan pada siang hari, orang yang akan mendapatkan gelar suttan akan 

duduk disebuah singgasana atau bangku yang disebut pepadun dan secara resmi mendapatkan 

gelar suttan (Sari & K Karsiwan, 2024). 

Menurut informan Guntur (Suttan Bandar), sebagai tokoh adat di Sukaraja Nuban, tingkatan gelar 

dalam begawi terdiri dari beberapa tingkatan dengan masingmasing kedudukan memiliki fungsi dan 

peran yang berbeda. Adapun tingkatan gelar tersebut terlihat di tabel berikut: 

Tabel 1. Tingkatan Gelar dan Fungsi dalam Masyarakat Pepadun Sukadana 

No Tingkatan Gelar Fungsi atau kedudukan Cara Mendapatkannya 

1 Suttan Pemimpin tertinggi adat, pengayom

 masyarakat, 

pengambilan keputusan dalam 

musyawarah besar adat seperti acara 

Begawi Cakak Pepadun. 

Dengan cara melaksanakan 

upacara adat begawi untuk 

mengangkat status seseorang ke 

gelar suttan. 

2 Pengiran Gelar ini diberikan kepada keturunan 

bangsawan, terutama anak atau 

kerabat dari seorang suttan 

menunjukkan bahwa pemilik gelar 

berasal dari keluarga atau garis 

keturunan pemimpin adat. 

Gelar pengiran diberikan kepada 

keturunan keluarga bangsawan 

adat (Suttan) tetapi untuk sah 

secara adat harus menjalani 

upacara adat begawi dan 

disahkan lewat pepung adat 

(Musyawarah adat). 



 

9 

 

3 Tuan/Rajo/Ratteu Pemimpin adat tingkat 

kampung/marga dan tokoh 

masyarakat. Penjaga tata adat 

mengawasi pelaksanaan adat istiadat. 

Keturunan keluarga 

penyimbang kampung 

namun tidak otomatis sah, tetap 

harus diakui dan disahkan 

melalui adat dan disahkan oleh 

penyimbang masyarakat adat 

setempat. 

4 Kemas/Mas Gelar awal atau dasar bagi anggota 

masyarakat untuk tanda seseorang 

sudah masuk ke struktur adat. 

Melalui begawi tingkat dasar 

biasanya turun-temurun jika 

keturunan  penyimbang, 

tetapi harus dapat 

pengesahan secara adat. 

Sumber: Guntur Suttan Bandar (2025) 

Berdasarkan hasil wawancara dengan Bapak Irham (Suttan Pesiwo Rattau), begawi memberikan 

sejumlah dampak positif, antara lain menjadi sarana pelestarian adat dan budaya Lampung Pepadun, 

mempererat hubungan persaudaraan antarwarga, serta meningkatkan status sosial di lingkungan 

masyarakat (Ayuhda & Karsiwan, 2020). Selain itu, seseorang yang menjadi penyimbang akan lebih 

dihormati dan dipandang sebagai teladan serta panutan dalam kehidupan bermasyarakat. Dalam adat 

mempunyai kedudukan yang memiliki kewajiban dan hak istimewanya. Sebelum mempunyai gelar 

mereka merasa rendah keududukannya tetapi setelah pengambilan gelar tersebut kemudian merasa 

sejajar (Rahmawati, 2022). Sedangkan menurut para tokoh adat, adok berfungsi sebagai mempererat 

hubungan kekerabatan dan solidaritas sosial, mengatur perilaku dan etika bermasyarakat, sesuai nilai 

Piil Pesenggiri, dan menentukan posisi seseorang dalam struktur adat. Nilai-nilai yang melekat pada 

adok mengandung nilai (Irham, 2025): 

1) Piil Pesenggiri (harga diri), orang yang memiliki gelar adat dianggap telah menjaga 

kehormatan keluarga dan berperilaku sesuai martabat tidak merendahkan orang lain serta 

menjaga tutur kata dan tidak berkata kasar di hadapan masyarakat. 

2) Nemui Nyimah (ramah dan terbuka) yaitu selalu ramah menyambut tamu, baik tamu adat 

maupun masyarakat umum dan menujukkan sikap keterbukaan dan keiklasan serta tidak 

sombong, meski memiliki kedudukan yang tinggi. 

3) Nengah Nyappur (mampu bergaul), turut hadir dalam kegiatan masyarakat bukan hanya pada 

acara resmi adat. Mampu berkomunikasi dengan berbagai kalangan dari sesama pemimpin adat 

hingga masyarakat biasa. 

4) Sakai Sambayan (gotong royong), memberikan contoh nyata dengan ikut membantu baik secara 

materi maupun tenaga, dan mendorong masyarakat untuk saling membantu dalam acara adat, 

musibah, maupun pembangunan. 

 

3) Adok dalam Perspektif Teori Struktural Fungsional 

Dalam perspektif struktural fungsional, masyarakat dipandang sebagai suatu sistem yang tersusun dari 

bagian-bagian (struktur) yang memiliki fungsi masingmasing untuk menjaga keteraturan sosial. Hasil 

wawancara Bapak Guntur (Suttan Bandar) menunjukan bahwa dalam konteks masyarakat Lampung 

Pepadun, adok berperan sebagai salah satu struktur penting yang mengatur hierarki, status sosial, 

serta relasi antarindividu dalam komunitas. Adok 



 

10 

 

sebagai status sosial bukan hanya gelar simbolik. Dalam relasi antarindividu adok menjadi landasan 

etika berhubungan individu satu dengan yang lain seperti dalam pergaulan individu menghormati gelar 

yang lebih tinggi tetapi juga wajib melindungi, membina mereka yang bergelar lebih rendah atau belum 

bergelar (Putri dkk., 2024; Sari & K Karsiwan, 2024). 

Teori struktural fungsional yang dipelopori oleh Parsons (1951) menekankan bahwa masyarakat 

adalah suatu sistem yang terdiri atas bagian-bagian yang saling berhubungan dan bekerja sama demi 

tercapainya keseimbangan sosial (social equilibrium). Dalam konteks ini, adok dapat dianalisis 

melalui empat fungsi pokok (AGIL) yang dikemukakan Parsons: 

1. Adaptation (Adaptasi) 

Menurut Bapak Guntur (Suttan Bandar), adok menjadi sarana masyarakat untuk menyesuaikan diri 

dengan perkembangan zaman. Jika dahulu adok lebih dipandang sebagai simbol status, kini juga 

berfungsi memperkuat solidaritas sosial dan menjaga identitas budaya Lampung Pepadun di tengah 

pengaruh budaya luar. Hal ini sejalan dengan pengamatan peneliti terlihat bahwa prosesi begawi mulai 

disesuaikan dengan kondisi ekonomi, sehingga tetap bisa dilaksanakan meskipun dengan bentuk yang 

lebih sederhana. 

Adok dalam teori struktural khususnya teori fungsional, setiap masyarakat memiliki fungsi tertentu 

agar keseluruhan sistem sosial tetap berjalan (Jones dkk., 2016; Wirawan, 2015). Jadi adok dalam 

teori struktural adalah bagian dari sistem sosial yang menjaga keseimbangan, keteraturan dan 

kesinambungan nilai-nilai budaya masyarakat lampung (Rini & Yusdianto, 2020). Adok dalam 

kondisi masyarakat saat ini memiliki identitas dan eksistensi budaya ditengah arus globalisasi, adok 

menjadi penanda identitas masyarakat Lampung agar tidak larut dalam keberagaman budaya (Putri et 

al., 2024). Agar tetap relavan, adok perlu dipertahankan maknanya dan sesuaikan dengan kehidupan 

masyarakat Lampung masa kini. Adok berfungsi menyesuaikan masyarakat dengan perubahan sosial 

tanpa menghilangkan identitas budaya. 

Masyarakat Lampung dalam bentuk adaptasi adok hanya dianggap simbol status tinggi, sekarang 

dipandang sebagai sarana memperkuat jaringan sosial, membangun solidaritas, serta menjaga 

keharmonisan keluarga besar. Di tengah banyaknya budaya luar yang masuk, adok menjadi sarana 

mempertahankan jati diri Lampung Pepadun agar tidak hilang di era globalisasi. 

2. Goal Attainment (Pencapaian Tujuan) 

Berdasarkan wawancara dengan Bapak Irham (Suttan Pesiwo Rattau), masyarakat juga mengelola 

disfungsi melalui transformasi makna adok. Tokoh adat mulai menekankan bahwa inti adok bukan lagi 

kemewahan prosesi atau tingginya biaya, tetapi nilai moral dan etika yang terkandung di dalamnya 

seperti piil pesenggiri, rasa hormat, kepemimpinan, dan solidaritas (Putri et al., 2024). Dengan 

demikian, sistem adat tidak runtuh oleh perubahan sosial, tetapi menyesuaikan diri melalui negosiasi 

nilai, kompromi struktural, dan penyesuaian praktik ritual. Inilah bentuk “manajemen disfungsi” yang 

memungkinkan adok tetap berfungsi sebagai sumber integrasi sosial meskipun berada dalam konteks 

modern yang penuh tekanan dan ketimpangan. 



 

11 

 

Dalam sistem adok, beban biaya begawi yang tinggi, dan jarak nilai antara generasi tua dan muda 

tidak dibiarkan berkembang menjadi konflik terbuka. Masyarakat Lampung Pepadun justru mengelola 

disfungsi tersebut melalui sejumlah mekanisme budaya yang fleksibel dan adaptif. Penyederhanaan 

upacara menjadi strategi paling tampak beberapa tahapan begawi dipersingkat, jumlah sesaji 

dikurangi, tarian adat tidak sepanjang dulu, dan keluarga diperbolehkan memilih “begawi sederhana” 

asalkan memenuhi syarat pokok prosesi pepadun. Praktik ini membuat gelar adat tetap dapat diakses 

oleh keluarga dengan kemampuan ekonomi terbatas tanpa kehilangan legitimasi adat. Selain itu, 

kompromi biaya dilakukan melalui sistem sakai sambayan, yaitu gotong royong antar-kerabat dan 

tetangga yang membantu biaya konsumsi, tenaga kerja, hingga perlengkapan adat. Melalui redistribusi 

sosial ini, tekanan finansial tidak hanya dibebankan kepada keluarga inti sehingga mengurangi potensi 

ketimpangan ekonomi. 

Dalam teori struktural fungsional adok adalah sarana mencapai tujuan sosial masyarakat Lampung 

agar menjaga status masyarakat, keteraturan, dan kelestarian adat (Turama, 2018). Dalam pandangan 

masyarakat Lampung bejuluk beadok adalah syarat kesempurnaan menjadi ulun Lampung. Adok hanya 

bukan hiasan nama, tetapi status sosial yang mengatur kedudukan, hak, dan kewajiban seseorang dalam 

adat. Karena itu memperoleh adok dianggap sebagai tujuan penting, adapun cara memperoleh gelar 

adok dalam lampung pepadun yaitu melalui begawi atau cakak pepadun. Untuk mencapai gelar adok 

melalui proses adat Begawi Cakak Pepadun, yang melibatkan musyawarah, gotong royong, ritual 

adat, serta tanggung jawab sosial yang besar setelah gelar diterima. 

3. Integration (Integrasi) 

Dari keterangan Irawan Saputra (Pengiran penutup) sebagai pemuda pemudi adok memperkuat 

integrasi sosial. Prosesi begawi melibatkan partisipasi masyarakat luas, dari keluarga inti, kerabat 

jauh, hingga tetangga. Semua saling membantu dalam bentuk tenaga maupun materi. Hal ini sejalan 

dengan pengamatan peneliti terlihat bahwa adok menjadi pemersatu masyarakat, mempererat 

hubungan kekerabatan, serta mencegah terjadinya konflik karena posisi dan peran sosial sudah diatur 

jelas dalam adat. Kehadiran dan partisipasi kolektif ini memperkuat rasa persaudaraan serta 

mempererat hubungan kekerabatan (Fernanda & Samsuri, 2020). 

Menurut informan, adok berfungsi sebagai perekat sosial karena melalui begawi masyarakat 

berkumpul, bergotong royong, dan memperkuat hubungan kekerabatan. Namun, fungsi integratif ini 

berjalan berdampingan dengan potensi reproduksi ketimpangan. Secara ekonomi, biaya begawi yang 

tinggi membuat gelar adat lebih mudah dicapai keluarga mampu, sehingga hirarki status sosial ikut 

dipertahankan. Secara gender, struktur adok menempatkan laki-laki sebagai penerima gelar dan 

pemimpin adat, sementara perempuan berperan besar di area domestik tanpa mendapatkan posisi 

simbolik yang setara. Secara generasi, sebagian anak muda merasa adok terlalu mahal dan kurang 

relevan, sehingga muncul jarak nilai antara generasi tua dan muda. 

Adok menjadi alat integrasi sosial yang mengikat individu dalam norma dan nilai adat Lampung 

Pepadun. Solidaritas masyarakat diperkuat lewat gotong royong dan partisipasi 



 

12 

 

kolektif dalam begawi (Pratiwi dkk., 2025). Upacara pemberian adok mempertemukan berbagai lapisan 

masyarakat, memperkuat hubungan kekeluargaan, dan mengurangi potensi konflik sosial (Nurdin, 

2013). Lapisan masyarakat yang dimaksud seperti keluarga inti, kerabat jauh, tetangga, tokoh adat, 

hingga masyarakat luas turut hadir dan berpartisipasi, baik dalam bentuk gotong royong, sumbangan, 

maupun keterlibatan langsung. 

Dengan demikian, adok sekaligus menyatukan dan membedakan, memperkuat solidaritas tetapi juga 

mempertahankan ketimpangan dalam masyarakat Pepadun (Pahrudin & Hidayat, 2007). Contoh 

implementasi adok sebagai pemersatu seperti saat acara adat, pemilik acara tidak bisa sendiri semua 

kerabat ikut membantu (Facruddin & Haryadi, 1996). Pada saat acara seperti festival budaya misalnya 

acara Festival Krakatau (acara budaya Lampung) adok dipakai sebagai simbol identitas Lampung 

sehingga kehadiran tokoh adat membuat masyarakat bangga merasa bersatu sebagai ulun Lampung, 

meski dari marga berbeda. 

4. Latency/Pattern Maintenance (Pemeliharaan Pola) 

Adok memelihara dan mentransmisikan nilai-nilai budaya seperti piil pesenggiri kepada generasi 

muda. Tradisi ini memastikan keberlangsungan identitas budaya Lampung Pepadun dalam jangka 

panjang. Nilai-nilai Piil Pesenggiri diwariskan dan dipelihara agar budaya tetap lestari. Pola pemberian 

gelar adat Lampung pepadun melalui upacara adat begawi dengan cara musyawarah keluarga, 

persiapan upacara begawi, pelaksanaan Begawi Cakak Pepadun dan pemberian dan pengukuhan gelar 

adat (Karsiwan dkk., 2022). Gelar adat dijaga agar tetap sakral dan dihormati melalui penghormatan 

dalam acara adat misalnya dalam acara resmi penggunaan gelar dalam acara pernikahan, musyawarah 

dan pidato adat serta pewarisan nilai kekeluargaan seperti nilai piil pesenggiri, sakai sambayan, dan 

tata krama adat. 

Melestarikan upacara begawi dengan cara mengadakan begawi cakak pepadun walaupun biaya yang 

diperlukan sangat besar, dan adaptasi di era modern ini adok diperkenalkan menggunakan media 

sosial dan teknologi untuk memperkenalkan gelar adat dan mengadakan festival budaya untuk 

memperkenalkan kembali adok dan prosesi begawi (Sari & Karsiwan, 2024). Tokoh adat di Sukaraja 

Nuban, bapak Guntur (Suttan bandar), menekankan bahwa adok berfungsi menjaga dan mewariskan 

nilai-nilai luhur piil pesenggiri, seperti harga diri, gotong royong (sakai sambayan), keterbukaan 

(nemui nyimah), dan kemampuan bergaul (nengah nyappur). Nilai-nilai ini diajarkan melalui upacara 

begawi kepada generasi muda. Selain itu, di era modern, pewarisan nilai juga dilakukan melalui 

festival budaya dan media sosial, sehingga tradisi bejulukbeadok tetap relevan dan dihormati. 

Generasi muda memberikan respon positif dan negatif, terhadap generasi adapun respon positif bagi 

generasi muda bangga dengan identitas memiliki bejuluk beadok adalah kebanggan karena menunjukan 

jati diri sebagi ulun Lampung dan ikut serta dalam upacara adat (begawi, pernikahan adat, dan festival 

budaya) (Karsiwan et al., 2021). Sedangkan respon negatif bagi generasi muda memperoleh gelar adat 

diperlukan biaya sangat besar sehingga adok dianggap hanya bisa diperoleh di kalangan mampu, dan 

bagi generasi muda kurang relavan karena beberapa anak muda menilai adok tidak terlalu berpengaruh 

pada pendidikan, pekerjaan, atau status modern. Namun tetap relavan dikarenakan adok menjadi 

pemersatu sosial dalam acara adat, musyawarah adat dan menjadi warisan nilai seperti nilai piil 

pesenggiri, sakai sambayan, 



 

13 

 

nengah nyappur, dalam pergaulan modern. Agar menjadi relavan jika adok dipahamisebagai nilai 

hidup (etika, solidaritas, kepemimpinan) bukan hanya sekedar simbol dan upacara adan bisa 

disesuaikan dengan kondisi ekonomi agar inklusif. Dengan demikian, adok berfungsi menjaga 

keseimbangan (equilibrium) dalam masyarakat Pepadun, meskipun terdapat disfungsi yang harus 

dikelola melalui adaptasi sosial. 

 

4. Kesimpulan 

Hasil penelitian ini menegaskan bahwa adok bukan sekadar gelar kehormatan, tetapi merupakan 

institusi adat yang memainkan peran sentral dalam menjaga struktur sosial, identitas budaya, dan 

stabilitas masyarakat Lampung Pepadun. Melalui analisis teori Struktural Fungsional Talcott Parsons, 

adok menunjukkan bekerja sebagai mekanisme yang mempertahankan keteraturan sosial dan 

keberlanjutan budaya dalam komunitas Pepadun. Gelar ini menegaskan hirarki dan status sosial 

individu, mengatur relasi antar anggota masyarakat Sukaraja Nuban, serta memperkuat nilai-nilai piil 

pesenggiri sebagai pedoman etika sosial. Proses pemberiannya melalui prosesi adat Begawi Cakak 

Pepadun mencerminkan keterikatan masyarakat pada nilai piil pesenggiri dan menjadi wahana 

pewarisan budaya secara turun-temurun. 

Dalam kerangka AGIL, empat fungsi utama adok tampak saling melengkapi dan menguatkan. Pertama, 

Adaptation (A), adok membantu masyarakat beradaptasi terhadap perubahan sosial tanpa kehilangan 

identitas, melalui penyederhanaan ritual dan penguatan solidaritas. Kedua, Goal Attainment (G), adok 

menjadi sarana pencapaian tujuan kolektif, terutama menjaga martabat adat dan mengukuhkan 

kedudukan sosial melalui prosesi begawi cakak pepadun. Ketiga, Integration (I), adok berfungsi 

sebagai perekat sosial yang memperkuat hubungan kekerabatan, mencegah konflik, dan mengatur tata 

peran antaranggota masyarakat. Keempat, Latency/Pattern Maintenance (L), adok memelihara dan 

mewariskan nilai-nilai utama Piil Pesenggiri kepada generasi muda melalui ritual adat, pewarisan 

simbolik, dan kegiatan budaya. 

Secara keseluruhan, adok berperan sebagai instrumen kultural yang menjaga keseimbangan sosial 

(equilibrium) serta memastikan keberlanjutan tradisi di tengah modernisasi. Dengan demikian, 

penelitian ini menguatkan bahwa adok adalah institusi adat, yang menjalankan fungsi struktural 

fungsional secara utuh dan konsisten dalam kehidupan masyarakat Lampung Pepadun. 

 

5. Rekomendasi/Saran 

Berdasarkan hasil penelitian disarankan agar masyarakat Lampung perlu terus melestarikan tradisi 

adok sebagai identitas budaya dan simbol kehormatan. Upaya ini dilakukan melalui kegiatan adat dan 

pengenalan sejak usia dini sehingga generasi muda tetap memahami makna fungsi sosial adok. 

Pemerintah daerah bersama lembaga adat serta kalangan akademis disarankan untuk mendukung 

penelitian dan kegiatan sosialisasi mengenai adok. 



 

14 

 

Untuk menjamin kelangsungan budaya di tengah modernisasi, pemerintah daerah dan pusat perlu 

menguatkan kebijakan kebudayaan, dimulai dengan pengakuan lembaga adat secara formal dan legal 

agar lembaga-lembaga tersebut dapat menjalankan fungsi strategisnya sebagai penjaga tatanan sosial, 

peresolusi konflik, dan mitra pemerintah dalam pengambilan keputusan lokal. Selanjutnya, pelestarian 

ritual adat harus didorong melalui inventarisasi, dokumentasi, dan pewarisan nilai budaya mendasar, 

seperti Piil Pesenggiri, yang diintegrasikan ke dalam kurikulum pendidikan dan kegiatan pemuda, 

sementara pada saat yang sama, masyarakat adat didorong untuk mengadaptasi ritual (misalnya, 

penyederhanaan upacara) agar tetap relevan tanpa menghilangkan makna otentiknya. regulasi festival 

budaya harus ditetapkan untuk mendukung penyelenggaraan acara secara berkelanjutan dan 

memanfaatkan media modern sebagai sarana promosi. 

Selain itu, guru IPS juga berperan penting dalam melestarikan tradisi adok sebagai bagian dari identitas 

budaya Lampung. Guru IPS di sekolah dapat mengintegrasikan materi tentang nilai- nilai piil 

pesenggiri, prosesi begawi, serta fungsi adok dalam pembelajaran sehingga siswa tidak hanya 

memahami teori, tetapi juga memiliki kesadaran untuk menjaga warisan budaya. Melalui kegiatan 

pembelajaran kontekstual, diskusi kelas, maupun proyek budaya, guru IPS mampu menumbuhkan rasa 

bangga siswa terhadap adat istiadat Lampung sekaligus menanamkan sikap toleransi, solidaritas, dan 

gotong royong yang terkandung dalam tradisi adok. 

Dengan demikian, temuan penelitian ini bukan hanya memperkaya kajian antropologi dan sosiologi 

budaya, tetapi juga memberikan dasar ilmiah bagi pengambil kebijakan untuk merancang kebijakan 

kebudayaan yang sensitif terhadap nilai lokal, memperkuat institusi adat, serta mengintegrasikan 

budaya Lampung Pepadun ke dalam program pembangunan daerah secara berkelanjutan. 

 

6. Ucapan Terima Kasih 

Penulis mengucapkan terimakasi yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang membantu dalam 

penyusunan artikel ini. Ucapkan terima kasih kepada dosen pembimbing, keluarga, serta rekan-rekan 

yang telah memberikan arahan, dukungan, dan masukan. Tidak lupa, apresiasi disampaikan kepada 

masyarakat Lampung Pepadun, khususnya di Desa Sukaraja Nuban yang telah menjadi sumber 

inspirasi serta memberikan informasi terkait nilai-nilai adok. Semoga artikel ini dapat memberikan 

manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan dan pelestarian budaya Lampung. 

 

7. Daftar Pustaka 

Ayuhda, C., & Karsiwan, K. (2020). Nilai-Nilai Kearifan Lokal Kitab Kuntara Raja Niti Sebagai 

Pedoman Laku Masyarakat Lampung. Journal of Social Pedagogy, 1(1), 12. 

https://doi.org/10.32332/social-pedagogy.v1i1.2125 

Facruddin, & Haryadi. (1996). Falsafah Piil Pesenggiri Sebagai Norma Tatakrama Kehidupan Sosial 

Masyarakat Lampung. CV. Arian Jaya. 

Fernanda, F. E., & Samsuri, S. (2020). Mempertahankan Piil Pesenggiri Sebagai 

Identitas Budaya Suku Lampung. Jurnal Antropologi: Isu-Isu Sosial Budaya, 

22(2), 168–177. https://doi.org/10.25077/jantro.v22.n2.p168-177.2020 Hadikusuma, H. 

(1977). Adat Istiadat Daerah Lampung. Depdikbud. 

Hadikusuma, H. (2003). Hukum adat Indonesia. PT Citra Aditya Bakti. 

Hadikusuma, H. (2014). Pengantar Ilmu Hukum Adat di Indonesia. Mandar Maju. 

Putri, A. H., Anwar, A., & Feronika, E. (2024). Hukum Adat: Pemberian Gelar Adok dalam 

Pernikahan Adat Saibatin Desa Bulok Kalianda. Qawanin Jurnal Ilmu Hukum, 5(1), 32–44. 

https://doi.org/10.56087/qawaninjih.v5i1.469 



 

15 

 

Husin, H. (2022). Implementasi Gelar Adat dalam Perkawinan Masyarakat Lampung 

Perspektif Sosiologi dan Antropologi. At-Turas: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 282– 295. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33650/at-turas.v9i2.4858 

Jones, P., Bradbury, L., & Shaun Le Boutillier. (2016). Pengantar Teori-Teori Sosial: Dari Teori 

Fungsionalisme hingga Post Modernisme (A. F. Saifuddin (ed.)). Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia. 

Karsiwan, K. (2022). Pengantar Antropologi : Tinjauan Teoritis dan Praktis Mengenal Budaya 

Lampung (L. Retno Sari (ed.); 1 ed.). Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan IAIN Metro. 

Karsiwan, K., & Sari, L. R. (2024). Hahiwang: Dinamika Dan Perkembangan Tradisi 

Lisan Masyarakat Pesisir Barat Lampung. POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan, 

5(1), 17–29. https://doi.org/10.53491/porosonim.v5i1.978 

Karsiwan, K., Sari, L. R., & Azzahra, A. (2022). Sagata Sebagai Identitas Tradisi Lisan 

Masyarakat Lampung. Pangadereng: Jurnal Hasil Penelitian Ilmu Sosial dan Humaniora, 8(2). 

https://doi.org/10.36869/pjhpish.v8i2.250 

Karsiwan, K., Sari, L. R., & Purwasih, A. (2021). Memmang: the Oral Tradition of Lampung 

Society. 

Walasuji : Jurnal Sejarah dan Budaya, 12(2). https://doi.org/10.36869/wjsb.v12i2.197 

Kesuma and Cicilia. (2017). Piil Pesenggiri : Strategi Resolusi Konflik Menggunakan Nilai-Nilai 

Agama Dan Pancasila Piil Pesenggiri: Strategy of Conflict Resolution 

That Raises Religious Values and Pancasila. Jurnal Masyarakat & Budaya, 19(2), 237–252. 

Kholifatun, U. (2016). Makna Gelar Adat Terhadap Status Sosial Pada. Negeri Semarang. 

Koentjaraningrat. (2020). Pengantar llmu Antropologi (15 ed.). Aksara Baru. 

Wati, H. K. (2021). Begawi Adat Lampung Pepadun Perspektif Ekonomi Islam (Studi Kasus Desa 

Negara Ratu, Kec. Batanghari Nuban, Kab. Lampung Timur). Skripsi. Universitas Islam Negeri 

Raden Intan Lampung. 

Mayu, E., Musa, P., & Herlan. (2020). Makna Simbolik Pantun Melayu Sambas dalam 

Tradisi Mulang-Mulangkan di Desa Sarilaba Kecamatan Jawai Selatan The 

Symbolic Meaning of the Sambas Malay Pantun in the Mulang-Mulangkan 

Tradition in Sarilaba Village, South Jawai District. Balale’: Jurnal Antropologi, 1(2), 62–70. 

Miles, M. G., Huberman, M., & Saldana, J. (2014). Analisis Data Kualiatif (The Third). Arizona State 

University. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Nurdin, B. V., & Ng, K. S. F. (2013). Local Knowledge of Lampung People in Tulang Bawang: 

An Ethnoecological and Ethnotechnological Study for Utilization and Conservation of 

Rivers. Procedia - Social and Behavioral Sciences, 91, 113–119. 

https://doi.org/10.1016/j.sbspro.2013.08.408 

Pahrudin, A., & Hidayat, M. (2007). Budaya Lampung dan Penyelesaian Konflik Sosial Keagamaan. 

Pustaka Ali Imron. 

Parsons, T. (1951). The social system. Free Press. 



 

16 

 

Piter, R. (2023). Makna Kearifan Lokal Tradisi Bauma Batahutn Suku Dayak Kanayatn di Kalimantan 

Barat. Balale’ : Jurnal Antropologi, 4(1), 1. https://doi.org/10.26418/balale.v4i1.63117 

Pratama, S. (2020). Makna Simbolik dalam Proses Pemberian Gelar Adar Lampung Pepadun 

(Etnografi Komunikasi Pada Masyarakat Desa Tanjung Raya Kecamatan 

Belitang Kabupaten OKU Timur). Skripsi. Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik. 

UIN Raden Fatah Palembang. 

Pratiwi, N., Karsiwan, K., & Ingle, P. (2025). The Uniqueness of the Pepaccur Tradition in 

Strengthening Social Ties in Lampung. ALMAARIEF, 7(1), 23–32. 

https://doi.org/https://doi.org/10.35905/almaarief.v7i1.11741 

Rahmawati, A. (2022). Makna Gelar Adat Masyarakat Lampung Pepadun Dan Dampak Status Sosial 

Pada Masyarakat. Skripsi. Program Studi Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial Fakultas Ilmu Tarbiyah 

Dan Keguruan Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Ratnaningsih, D. (2019). Piil Pesenggiri dalam Sastra Lisan Pepaccur Masyarakat Lampung Pepadun. 

Jurnal Pesona, 5(1), 1–9. 

Rini, S., & Yusdianto. (2020). Gelar Adok dalam Masyarakat Lampung Pepadun: Kajian Sosiologi. 

Jurnal Kebudayaan dan Humaniora, 12(2), 115–130. 

Sabarudin. (2010). Mengenal Adat Istiadat Sastra dan Bahasa Lampung Pesisir Way Lima. 

Kemuakhian Way Lima. 

Sari, M., & Karsiwan, K. (2024). Adok Dalam Status Sosial Masyarakat Lampung 

Pepadun Di Desa Sukaraja Nuban. Habitus: Jurnal Pendidikan, Sosiologi, 

& Antropologi, 8(2), 143–155. doi.org/10.20961/habitus.v8i2.85358 

Sugiyono. (2020). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Alfabeta. 

 

Suri, I. (2023). Tradisi Lisan Masyarakat Lampung Pepadun Megou Pak Tulang Bawang. Pusaka 

Media. 

Syarif, M. (2017). Piil pesenggiri dalam perspektif budaya Lampung. Jurnal Kebudayaan Nusantara, 

5(2), 45–58. 

Turama, A. R. (2018). Formulasi Teori Fungsionalisme Struktural Talcott Parsons. EUFONI: Journal 

of Language, Literary and Cultural Studies, 2(2), 58-69. 

Windiani, & Farida, N. (2016). Menggunakan Metode Etmografi dalam Penelitian Sosial. Dimensi, 

9(2), 87–92. 

Wirawan, I. (2015). Teori-Teori Sosial Dalam Tiga Paradigma. Kencana. 



 

17 

 

BALALE': JURNAL ANTROPOLOGI 

PROGRAM STUDI ANTROPOLOGI SOSIAL 

UNIVERSITAS TANJUNGPURA 

 
Jl. Prof. Dr. H. Hadari Nawawi Pontianak, 78124, Kalimantan Barat, Indonesia 

https://jurnal.untan.ac.id/index.php/BALELE/index 

Surel : balale@untan.ac.id 

 

 

 

 

LETTER OF ACCEPTANCE 

No: 007/balale’/6.2/XI/2025 

Pontianak, 25 November 2025 

 

Kami dengan senang hati memberitahukan bahwa kiriman saudara, “Adok Dalam 

Masyarakat Pepadun Berdasarkan Perspektif Teori Struktural Fungsional" telah diterima 

(Accept Submission) untuk dipublikasikan di Balale': Jurnal Antropologi 6(2) November 2025. 

Terima kasih telah memilih Balale': Jurnal Antropologi dan kami berharap saudara dapat 

kembali berkontribusi untuk mengirimkan artikel terbaik dikemudian hari. 

 

 

 

 

Salam hormat, 

Efriani 

Editor in Chief 

Balale': Jurnal Antropologi 

https://jurnal.untan.ac.id/index.php/BALELE/index
mailto:balale@untan.ac.id


 

18 

 

 



 

19 

 

 



 

20 

 

 



 

21 

 

 



 

22 

 

 



 

23 

 

 



 

24 

 

 



 

25 

 

 



 

26 

 

 



 

27 

 

 



 

28 

 

 



 

29 

 

 



 

30 

  



 

31 

 

Daftar Riwayat Hidup 

 

 

 

Maya Sari lahir di Taman Cari, 11 Juni 2004. Penulis merupakan putri ke 

kedua dari pasangan Bapak Irham dan Ibu Soleha, Pendidikan penulis 

dimulai dari Taman Kanak-Kanak di Tk Suka Karya, kemudian melanjutkan 

sekolah dasar di SD Negeri 3 Negara Ratu, kemudian peneliti melanjutkan ke sekolah 

menengah pertama di SMP Negeri 5 Batanghari Nuban Satap, kemudian dilanjutkan di sekolah 

menengah Atas di SMA Negeri 4 Metro dan. Penulis berkesempatan untuk melanjutkan 

pendidikan tinggi di Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung, pada Fakultas Tarbiyah 

dan Ilmu Keguruan Progam Studi Tadris Ilmu Pengetahuan Sosial Tahun 2022. 


